
 

Journal Innovation in Education  
Volume 3, Nomor 4, Desember 2025 

e-ISSN : 3021-7466; p-ISSN : 3021-7474, Hal. 123-131 
DOI: https://doi.org/10.59841/inoved.v3i4.3504     

Tersedia: https://jurnal.stikes-ibnusina.ac.id/index.php/INOVED  

Naskah Masuk: 29 Agustus 2025;  Revisi: 30 September 2025; Diterima: 28 Oktober 2025; Terbit: 31 Desember 
2025;   
 
 
 

Implementasi Prinsip Tawasuth, Tawazun, dam Tasamuh dalam Kegiatan 

Keagamaan di Majlis Ta’lim Nurul Aini Alkayyisi Kabupaten Purwakarta 
 

Irmansyah Budi Setyawan1*, Dedeh Nuraeni2, Aneu Lismayanti3, Imam Asrofi4, Ipah 

Latipah5, Eka Puspitasari6   

1-7Administrasi Pendidikan, Universitas Islam Nusantara, Indonesia  

 

*Penulis Korespondensi: Irmansyahbudi93@gmail.com  

 

Abstract. This study aims to describe the implementation of the principles of tawassuth (moderation), tawazun 

(balance), and tasamuh (tolerance) in religious activities at Majlis Talim Nurul Aini, as well as to analyze the 

supporting factors, challenges, and their impact on shaping the moderate character of the congregation. This 

research employs a qualitative approach with a descriptive method. Data were collected through observation, in-

depth interviews, and documentation. The findings indicate that the implementation of Aswaja (Ahlussunnah wal 

Jama’ah) values has been carried out effectively through various programs such as routine Islamic study sessions, 

Qur’an recitation, congregational prayer, commemoration of Islamic holidays, and social-religious activities. 

The principle of tawassuth is reflected in the congregation’s moderate attitude in understanding religious texts, 

tawazun is demonstrated through the balance between worship activities and social engagement, while tasamuh 

is manifested through harmonious interactions and appreciation of differences. Supporting factors include 

visionary leadership and a conducive learning environment, whereas inhibiting factors involve the diverse 

backgrounds of community members and limited facilities. The implementation of Aswaja values has positively 

contributed to the development of moderate, tolerant, and religious character among the congregation. This study 

reinforces the importance of majlis talim as a center for cultivating Wasathiyah-based Islamic character in 

society. 

 

Keywords: Aswaja; Religious Moderation; Tasamuh; Tawassuth; Tawazun. 

 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan implementasi prinsip tawassuth (moderat), tawazun 

(seimbang), dan tasamuh (toleran) dalam kegiatan keagamaan di Majlis Talim Nurul Aini, serta menganalisis 

faktor pendukung, hambatan, dan dampaknya terhadap pembentukan karakter moderat jamaah. Penelitian 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif. Data diperoleh melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa implementasi nilai Aswaja (Ahlussunnah wal 

Jama’ah) telah berjalan baik melalui berbagai program, seperti pengajian rutin, tadarus Al-Qur’an, shalat 

berjamaah, peringatan hari besar Islam, serta kegiatan sosial keagamaan. Prinsip tawassuth tercermin dari sikap 

moderat dalam memahami teks-teks agama, tawazun tampak dalam keseimbangan aktivitas ibadah dan kegiatan 

sosial, sedangkan tasamuh diwujudkan melalui interaksi yang harmonis dan penghargaan terhadap perbedaan. 

Faktor pendukung antara lain kepemimpinan yang visioner dan lingkungan majlis yang kondusif; sedangkan 

faktor penghambat mencakup perbedaan latar belakang masyarakat dan keterbatasan fasilitas. Implementasi nilai 

Aswaja berdampak positif pada tumbuhnya karakter moderat, toleran, dan religius di kalangan jamaah. Penelitian 

ini menegaskan pentingnya majlis talim sebagai pusat pembentukan karakter Islam yang wasathiyah di 

masyarakat. 

 

Kata Kunci: Aswaja; Moderasi Beragama; Tasamuh; Tawassuth; Tawazun. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Indonesia sebagai negara multikultural membutuhkan fondasi keagamaan yang 

moderat untuk menjaga harmoni sosial. Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) merupakan 

manhaj keagamaan yang telah lama menjadi pijakan Islam Nusantara dengan ciri tawassuth, 

tawazun, tasamuh, dan i’tidal. Prinsip-prinsip ini selaras dengan kebutuhan masyarakat 

Indonesia dalam menghadapi berbagai tantangan seperti intoleransi, konflik agama, dan 

pengaruh ideologi transnasional. Dalam konteks keindonesiaan yang majemuk, eksistensi 

paham keagamaan yang moderat menjadi sangat penting untuk menjaga stabilitas sosial dan 

https://doi.org/10.59841/inoved.v3i4.3504
https://jurnal.stikes-ibnusina.ac.id/index.php/INOVED
mailto:Irmansyahbudi93@gmail.com


 
 

Implementasi Prinsip Tawasuth, Tawazun, dam Tasamuh dalam Kegiatan Keagamaan di Majlis Ta’lim Nurul Aini 
Alkayyisi Kabupaten Purwakarta 

 

124        Journal Innovation in Education – Volume 3, Nomor 4, Desember 2025  

 

kerukunan umat beragama. Salah satu pendekatan keagamaan yang telah terbukti mampu 

memainkan peran strategis dalam merawat nilai-nilai moderasi dan toleransi adalah 

Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja). Aswaja, sebagaimana dipahami dalam tradisi Nahdlatul 

Ulama (NU), merupakan manhaj berpikir keagamaan yang menekankan prinsip tawassuth 

(moderat), tawazun (seimbang), tasamuh (toleran), dan i’tidal/ adil (Sahal & Aziz, 2020). 

Paham ini tidak hanya merupakan pilihan teologis, melainkan juga respons sosial terhadap 

berbagai tantangan zaman. Aswaja An-Nahdliyah merupakan hasil kristalisasi dari ajaran 

ulama salaf yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh NU, dan telah menjadi basis ideologi 

keagamaan mayoritas umat Islam di Indonesia (Wahid,2021). Namun, dalam dua dekade 

terakhir, munculnya paham transnasional seperti salafisme puritan dan ideologi keagamaan 

radikal telah mengancam eksistensi nilai-nilai Aswaja di akar rumput. Hal ini tidak terlepas 

dari masifnya penyebaran narasi keagamaan melalui media sosial, buku terjemahan, dan 

khutbah khutbah tanpa sanad keilmuan yang valid (Zaini, 2023). Akibatnya, sebagian 

masyarakat menjadi terpapar paham yang cenderung eksklusif, intoleran, bahkan anti-tradisi. 

Salah satu kelompok masyarakat yang rentan terhadap disinformasi keagamaan adalah jamaah 

majlis taklim, terutama yang berada di kawasan urban-periferal. Majlis taklim yang seharusnya 

menjadi pusat pendidikan Islam tradisional dan penguatan akhlakul karimah, dalam beberapa 

kasus justru menjadi sasaran infiltrasi ideologi yang menyimpang dari tradisi Aswaja (Rohmah, 

2022). Oleh karena itu, penting bagi para akademisi, praktisi keagamaan, dan lembaga 

pendidikan Islam untuk terlibat aktif dalam proses revitalisasi nilai-nilai Aswaja di ruang-ruang 

pengajian masyarakat. 

Majlis talim sebagai lembaga pendidikan nonformal memiliki peran penting dalam 

menanamkan nilai-nilai moderasi beragama. Namun, beberapa penelitian menunjukkan bahwa 

sebagian jamaah majlis talim masih menjalankan amaliah tradisional tanpa memahami dasar 

epistemologisnya. Hal ini membuat mereka rentan terhadap pengaruh ajaran keagamaan yang 

eksklusif. 

Majlis Talim Nurul Aini di Purwakarta menjadi fokus penelitian ini karena memiliki 

kegiatan keagamaan yang aktif serta potensi besar dalam penguatan nilai-nilai Aswaja. 

Penelitian ini bertujuan mengetahui sejauh mana prinsip tawassuth, tawazun, dan tasamuh 

diterapkan serta bagaimana dampaknya terhadap pembentukan karakter moderat jamaah. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata dalam pengembangan 

model kegiatan keagamaan di majlis talim  yang berlandaskan pada nilai-nilai moderasi Islam. 

Lebih dari itu, hasil penelitian ini juga dapat menjadi referensi bagi para ustadz dan ustadzah  



 
 

e-ISSN : 3021-7466; p-ISSN : 3021-7474, Hal. 123-131 
 

dalam merancang strategi pendidikan karakter berbasis Aswaja yang relevan dengan konteks 

kehidupan berbangsa dan beragama di Indonesia. 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Dalam khazanah pemikiran Islam, prinsip tawassuth (moderat), tawazun (seimbang), 

dan tasamuh (toleran) merupakan nilai fundamental dalam manhaj Ahlussunnah wal Jama’ah 

(Aswaja) yang berfungsi sebagai pedoman dalam kehidupan beragama, bermasyarakat, dan 

bernegara. Ketiga nilai ini menegaskan sikap keislaman yang menolak ekstremisme, baik 

dalam aspek teologis, perilaku keagamaan, maupun relasi sosial (Hidayat & Saifuddin, 2021; 

Ma’arif, 2020). 

Nilai tawassuth mendorong sikap moderat dalam memahami ajaran agama tanpa 

kecenderungan berlebihan, sementara tawazun menekankan keseimbangan antara dimensi 

spiritual, sosial, dan intelektual. Adapun tasamuh menegaskan pentingnya sikap toleransi 

terhadap perbedaan mazhab, budaya, dan keyakinan dalam bingkai ukhuwah dan kemanusiaan 

(Fauzi & Subhan, 2022; Rohman, 2023). 

Dalam konteks pendidikan, nilai tasamuh, tawassuth, dan tawazun merupakan bagian 

integral dari ajaran Aswaja yang memiliki peran strategis dalam membentuk karakter peserta 

didik. Penanaman nilai-nilai ini terbukti efektif sebagai benteng ideologis untuk mencegah 

masuknya paham radikalisme dan intoleransi yang bertentangan dengan prinsip Islam 

rahmatan lil ‘alamin (Nasir & Anwar, 2021; Syaifuddin, 2024). 

Prinsip Tawassuth, Tawazun, dan Tasamuh 

Tawassuth 

Merujuk pada sikap moderat dan tidak ekstrem, sebagaimana tercantum dalam QS. Al-

Baqarah: 143. Tawassuth mengajarkan keseimbangan pemahaman agama dan menolak 

ekstremisme. 

Tawazun 

Berarti keseimbangan antara aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Allah 

memerintahkan manusia untuk berlaku adil melalui “mizan” (QS. Al-Hadid: 25). 

Tasamuh 

Merupakan toleransi dalam berinteraksi sosial dan menghargai perbedaan tanpa 

mencampuradukkan akidah. Hal ini ditegaskan dalam QS. Al-Kafirun: 6 dan QS. Thaha: 44. 

Ketiga prinsip ini menjadi fondasi moderasi beragama dalam ajaran Aswaja dan sangat relevan 

dalam membangun kehidupan beragama yang damai. 



 
 

Implementasi Prinsip Tawasuth, Tawazun, dam Tasamuh dalam Kegiatan Keagamaan di Majlis Ta’lim Nurul Aini 
Alkayyisi Kabupaten Purwakarta 

 

126        Journal Innovation in Education – Volume 3, Nomor 4, Desember 2025  

 

Moderasi Beragama 

Moderasi beragama mengedepankan keseimbangan antara ketaatan pada ajaran agama 

dan penghargaan terhadap keberagaman. Kementerian Agama (2019) menekankan moderasi 

sebagai cara pandang yang tidak ekstrem. Pendidikan moderasi beragama berperan penting 

dalam mencegah radikalisme. 

Kegiatan Keagamaan di Majlis Talim 

Kegiatan keagamaan seperti pengajian, tadarus, PHBI, dan bakti sosial menjadi media 

efektif untuk menanamkan nilai Aswaja. Kegiatan tersebut memberi ruang praktik langsung 

bagi jamaah untuk menerapkan nilai tawassuth, tawazun, dan tasamuh. 

Implementasi Nilai Aswaja dalam Pendidikan Nonformal 

Implementasi nilai Aswaja dapat dilakukan melalui: 

a. Pendekatan integratif: integrasi nilai dalam pengajian dan ceramah. 

b. Pendekatan kultural: pembiasaan kegiatan keagamaan dan sosial. 

c. Pendekatan struktural: kebijakan majlis yang mendukung moderasi. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif. Lokasi 

penelitian adalah Majlis Talim Nurul Aini Purwakarta. Subjek penelitian meliputi pengurus 

majlis, ustadz/ustadzah, dan jamaah. 

Teknik Pengumpulan Data 

• Observasi kegiatan majlis talim 

• Wawancara mendalam 

• Dokumentasi (foto, buku kegiatan, arsip majlis) 

Analisis Data 

Mengacu pada Miles & Huberman: 

a. Reduksi data 

b. Penyajian data 

c. Penarikan kesimpulan 

Keabsahan Data 

Triangulasi sumber, triangulasi teknik, dan member check. 

 

  



 
 

e-ISSN : 3021-7466; p-ISSN : 3021-7474, Hal. 123-131 
 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Penelitian ini dilaksanakan di salah satu majlis talim yang memiliki kegiatan 

keagamaan aktif dan terstruktur. Majlis talim  ini dikenal sebagai lembaga pendidikan yang 

berupaya menanamkan nilai-nilai Islam wasathiyah, yakni sikap beragama yang moderat, 

seimbang, dan toleran. Kegiatan keagamaan di majlis talim dilaksanakan secara rutin, seperti 

shalat berjamaah, tadarus Al-Qur’an, peringatan hari besar Islam (PHBI), pesantren kilat, serta 

kajian keagamaan. Selain itu, majlis talim ini juga memiliki program sosial yang rutin 

dilakukan kepada lingkungan sekitar 

Lingkungan majlis talim menunjukkan suasana yang kondusif dan religius. Setiap 

kegiatan keagamaan dilaksanakan dengan semangat kebersamaan tanpa adanya perbedaan 

antara anggota pengajian yang satu dengan anggota yang lainnya. dari berbagai latar belakang 

sosial maupun tingkat kemampuan. Guru dan pembina kegiatan keagamaan berperan penting 

dalam menanamkan nilai-nilai tawassuth, tawazun, dan tasamuh kepada para masyarakat 

Prinsip Tawassuth (Moderat) 

Implementasi prinsip tawassuth terlihat dalam berbagai kegiatan keagamaan yang 

menekankan keseimbangan antara pemahaman keagamaan dan kehidupan sosial. Para ustadz 

dan ustadzah dalam ceramah dan kegiatan keagamaan selalu menekankan pentingnya bersikap 

moderat, tidak ekstrem, serta tidak mudah menyalahkan perbedaan pendapat dalam masalah 

furu’iyyah (cabang agama). Dalam kegiatan diskusi keagamaan, masyarakat  dilatih untuk 

berpikir terbuka dan menghargai pandangan yang berbeda. 

Contoh penerapan tawassuth juga tampak dalam pemilihan tema ceramah dan kajian yang 

mengedepankan Islam rahmatan lil ’alamin, seperti tema tentang ukhuwah Islamiyah, adab 

terhadap sesama, dan pentingnya toleransi dalam kehidupan berbangsa. ,Pendekatan moderat 

ini membuat kegiatan keagamaan lebih inklusif dan dapat diterima oleh seluruh masyarakat 

Prinsip Tawazun (Seimbang) 

Prinsip tawazun diwujudkan dalam keseimbangan antara kegiatan ibadah dan aktivitas 

sosial di majlis talim. Kegiatan keagamaan tidak hanya berfokus pada aspek ritual, tetapi juga 

menumbuhkan kepedulian sosial masyarakat Misalnya, dalam kegiatan bulan Ramadhan, 

masyarakat dilibatkan dalam program bakti sosial dan santunan kepada masyarakat sekitar 

majlis talim. Hal ini menumbuhkan kesadaran bahwa beragama tidak hanya beribadah kepada 

Allah, tetapi juga berbuat baik kepada sesama. 

Selain itu, guru juga mengajarkan keseimbangan antara pengetahuan agama dan umum. Dalam 

kegiatan pembelajaran, ustadz dan ustadzah sering mengaitkan ajaran Islam dengan sains, 



 
 

Implementasi Prinsip Tawasuth, Tawazun, dam Tasamuh dalam Kegiatan Keagamaan di Majlis Ta’lim Nurul Aini 
Alkayyisi Kabupaten Purwakarta 

 

128        Journal Innovation in Education – Volume 3, Nomor 4, Desember 2025  

 

lingkungan, dan teknologi. Dengan demikian, nilai tawazun tercermin dari upaya majlis talim  

menjaga keseimbangan antara aspek spiritual, intelektual, dan sosial. 

Prinsip Tasamuh (Toleran) 

Prinsip tasamuh menjadi dasar penting dalam membangun keharmonisan di lingkungan 

majlis talim . Implementasinya tampak dalam hubungan antar anggota pengajian , baik dalam 

kegiatan keagamaan maupun keseharian. Masyarakat diajarkan untuk menghormati perbedaan, 

baik dalam pemahaman agama, budaya, maupun status sosial. Guru dan pembina kegiatan 

keagamaan memberikan contoh konkret dalam bersikap toleran terhadap perbedaan pendapat. 

Salah satu praktik nyata dari nilai tasamuh adalah kegiatan kolaboratif lintas warga dan 

kelompok mayrakat Misalnya, dalam kegiatan lomba keagamaan atau bakti sosial, lomba 

agustusan seluruh masyarakat dari berbagai latar belakang dilibatkan tanpa diskriminasi. Sikap 

saling menghormati dan gotong royong menjadi bagian dari karakter yang tumbuh di 

lingkungan majlis talim 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai Implementasi Prinsip Tawassuth, Tawazun, 

dan Tasamuh dalam Kegiatan Keagamaan di majlis talim dapat disimpulkan bahwa: 

a. Implementasi nilai tawassuth, tawazun, dan tasamuh telah dilaksanakan secara 

efektif melalui berbagai kegiatan keagamaan yang terstruktur, seperti shalat 

berjamaah, tadarus Al-Qur’an, peringatan hari besar Islam, pesantren kilat, dan 

kegiatan sosial keagamaan. Ketiga nilai utama tersebut menjadi dasar penguatan 

karakter religius yang moderat di lingkungan majlis talim 

b. Prinsip tawassuth (moderat) tercermin dalam sikap keseimbangan dalam beragama, 

di mana anggota pengajian dan para asatidz  menunjukkan pemahaman yang tidak 

ekstrem dan mampu menerima perbedaan pandangan keagamaan. Prinsip tawazun 

(seimbang) tampak dalam keseimbangan antara aspek spiritual, intelektual, dan 

sosial dalam kegiatan keagamaan. Sedangkan prinsip tasamuh (toleran) tampak 

dalam sikap saling menghargai dan menghormati antar masyarakat dalam 

perbedaan keyakinan maupun budaya. 

c. Faktor pendukung implementasi nilai-nilai Aswaja meliputi kepemimpinan ketua 

majlis talim dan para asatidz  yang visioner, dukungan materi pengajian  yang 

berorientasi pada pembentukan karakter moderat, serta lingkungan majlis talim 

yang kondusif dan partisipatif. Adapun faktor penghambatnya antara lain perbedaan 



 
 

e-ISSN : 3021-7466; p-ISSN : 3021-7474, Hal. 123-131 
 

latar belakang pemahaman , keterbatasan fasilitas, dan kurangnya waktu khusus 

untuk penguatan nilai-nilai moderasi. 

d. Implementasi nilai-nilai Aswaja berdampak positif terhadap pembentukan karakter 

moderat anggota pengajian meningkatkan sikap toleransi, gotong royong, empati 

sosial, dan kedisiplinan beragama. Majlis talim berhasil menjadi ruang belajar bagi 

masyarakat untuk memahami Islam sebagai agama yang rahmatan lil ’alamin. 

Berdasarkan hasil temuan dan kesimpulan penelitian, peneliti mengajukan beberapa 

saran sebagai berikut: 

a. Bagi majlis talim: 

o Majlis talim diharapkan terus mengembangkan kegiatan keagamaan yang 

menanamkan nilai-nilai tawassuth, tawazun, dan tasamuh secara 

berkelanjutan. 

o Perlu adanya pelatihan khusus bagi guru dan pembina kegiatan keagamaan 

agar lebih memahami konsep moderasi beragama secara mendalam. 

b. Bagi para asatidz dan Pembina Kegiatan Keagamaan: 

o Guru hendaknya menjadi teladan dalam sikap moderat, seimbang, dan toleran, 

baik di dalam maupun diluar lingkungan majlis talim 

o Perlu memperkuat materi pembelajaran dengan pendekatan kontekstual yang 

menanamkan nilai Aswaja secara aplikatif dalam kehidupan sehari-hari 

anggota pengajian 

c. Bagi masyarakat: 

o Masyarakat diharapkan terus mengamalkan nilai tawassuth, tawazun, dan 

tasamuh dalam kehidupan sehari-hari, baik di sekolah maupun di lingkungan 

masyarakat. 

o Meningkatkan kesadaran bahwa perbedaan adalah bagian dari rahmat Allah 

SWT yang harus disikapi dengan sikap saling menghormati. 

Dengan demikian, penerapan nilai tawassuth, tawazun, dan tasamuh dalam kegiatan 

keagamaan di majlis talim terbukti mampu memperkuat pendidikan karakter berbasis moderasi 

beragama yang sesuai dengan tujuan pendidikan Islam  

 

 

 

 

 



 
 

Implementasi Prinsip Tawasuth, Tawazun, dam Tasamuh dalam Kegiatan Keagamaan di Majlis Ta’lim Nurul Aini 
Alkayyisi Kabupaten Purwakarta 

 

130        Journal Innovation in Education – Volume 3, Nomor 4, Desember 2025  

 

DAFTAR REFERENSI 

Abdullah, M. (2021). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam di Sekolah. Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2), 134–149. https://doi.org/10.24235/jpi.v8i2.6781  

Amin, M. (2020). Konsep Wasathiyah dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal Tarbawi, 

7(1), 45–58. https://doi.org/10.36769/tarbawi.v7i1.233  

Aziz, A. (2019). Implementasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Pembentukan Karakter Moderat 

Siswa Madrasah. Jurnal Al-Idarah, 6(2), 98–112. 

https://doi.org/10.24042/alidarah.v6i2.5121  

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches (4th ed.). Thousand Oaks: Sage Publications. 

Fauzi, A., & Subhan, A. (2022). Pendidikan Islam moderat: Internalisasi nilai tawassuth, 

tawazun, dan tasamuh dalam pembelajaran Aswaja. Jurnal Pendidikan Islam, 11(2), 

215–230. https://doi.org/10.14421/jpi.2022.11204  

Hanafi, M., & Lestari, D. (2022). Penerapan Prinsip Tawassuth, Tawazun, dan Tasamuh 

dalam Kegiatan Keagamaan di Sekolah Menengah. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 

5(3), 201–215. https://doi.org/10.31004/jpii.v5i3.2345  

Hidayat, M. A., & Saifuddin, A. (2021). Moderasi beragama dalam perspektif Ahlussunnah 

wal Jama’ah. Jurnal Ilmu Ushuluddin, 9(1), 45–60. 

https://doi.org/10.18592/ushuluddin.v9i1.4567  

Latif, M., Rahman, F., & Suryani, N. (2023). Moderasi Beragama di Sekolah: Strategi 

Implementasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyah. Jurnal Ilmu Pendidikan dan Keislaman, 

11(1), 56–70. https://doi.org/10.21580/jipk.v11i1.7345  

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. New York: Bantam Books. 

Ma’arif, S. (2020). Nilai-nilai Aswaja dan kontribusinya terhadap penguatan Islam rahmatan 

lil ‘alamin. Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 17(2), 137–150. 

https://doi.org/10.34001/tarbawi.v17i2.1234  

Nasir, M., & Anwar, K. (2021). Pendidikan Aswaja sebagai strategi pencegahan radikalisme 

di lembaga pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 18(1), 1–15. 

https://doi.org/10.14421/jpai.2021.18101  

Rohman, A. (2023). Implementasi nilai tasamuh dan tawazun dalam membangun budaya 

toleransi di sekolah berbasis Aswaja. Jurnal Pendidikan Karakter, 13(1), 89–101. 

https://doi.org/10.21831/jpk.v13i1.56789  

Saefudin, A., & Al-Fatihah, S. (2020). Internalisasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Membangun 

Moderasi Beragama di Sekolah. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(2), 122–138. 

https://doi.org/10.19109/jpai.v7i2.4491  

Suharto, A. (2019). Pendidikan Karakter Berbasis Aswaja An-Nahdliyah dalam Menangkal 

Radikalisme di Sekolah. Jurnal Al-Tarbawi, 4(2), 175–189. 

https://doi.org/10.24042/altar.v4i2.3728  

Syaifuddin, M. (2024). Internalisasi nilai Aswaja dalam pendidikan karakter peserta didik di 

era disrupsi. Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 5(2), 201–214. 

https://doi.org/10.21070/jsip.v5i2.7890  

https://doi.org/10.24235/jpi.v8i2.6781
https://doi.org/10.36769/tarbawi.v7i1.233
https://doi.org/10.24042/alidarah.v6i2.5121
https://doi.org/10.14421/jpi.2022.11204
https://doi.org/10.31004/jpii.v5i3.2345
https://doi.org/10.18592/ushuluddin.v9i1.4567
https://doi.org/10.21580/jipk.v11i1.7345
https://doi.org/10.34001/tarbawi.v17i2.1234
https://doi.org/10.14421/jpai.2021.18101
https://doi.org/10.21831/jpk.v13i1.56789
https://doi.org/10.19109/jpai.v7i2.4491
https://doi.org/10.24042/altar.v4i2.3728
https://doi.org/10.21070/jsip.v5i2.7890


 
 

e-ISSN : 3021-7466; p-ISSN : 3021-7474, Hal. 123-131 
 

Yusof, M., & Rahmawati, I. (2021). Moderasi Islam dan Tantangan Intoleransi di Dunia 

Pendidikan. Jurnal Pendidikan Islam Global, 9(3), 233–248. 

https://doi.org/10.36835/jpig.v9i3.5178  

Zuhri, M. (2020). Konsep Tawassuth, Tawazun, dan Tasamuh dalam Perspektif Aswaja dan 

Implementasinya di Sekolah. Jurnal Studi Islam, 8(1), 33–47. 

https://doi.org/10.19105/jsi.v8i1.6890  

https://doi.org/10.36835/jpig.v9i3.5178
https://doi.org/10.19105/jsi.v8i1.6890

